
Seite 4

Februar 2026Jünger ChristiJünger Christi Impuls

Drei fi nstere Tage
Vor fünfundzwanzig Jahren habe ich 
im Rahmen einer Wette eine Kiste 
Chianti gewonnen. Es ging dabei um 
nichts weniger als um das Ende der 
Welt und die Wiederkunft Christi. 
Vor der Tür stand damals der ominö-
se Jahreswechsel vom Jahr 1999 auf 
das Jahr 2000, und ein Freund aus 
unseren Gruppen war sicher, dass 
mit diesem Datum das Ende kommen 
würde. Der endgültigen Vollendung 
der Geschichte würden aber katastro-
phale Ereignisse vorausgehen - unter 
anderem eine dreitägige, vollkom-
mene Finsternis, so hieß es. Da der 
Freund es wirklich gut mit uns ge-
meint hat, hat er uns eine große Men-
ge an Bohnen geschenkt (soweit ich 
mich erinnern kann, handelte es sich 
um dreißig Kilo), damit wir in diesen 
Tagen über die Runden kommen. Ich 
und ein Mitbruder hatten dagegen ge-
wettet - was nicht sehr schwer war, 
hat doch Jesus selbst gesagt, dass wir 
keine Berechnungen in Bezug auf die 
Vollendung der Geschichte anstellen 
sollten. Nach dem Jahreswechsel, 

der soweit unspektakulär verlief (bis 
auf einige besonders tolle Feuerwer-
ke), erhielten wir beide eine Kiste 
italienischen Weins. Nun, die Welt 
steht immer noch, aber die Erwar-
tung eines baldigen Endes begleitet 
die Christenheit ja schon seit Beginn 
des Bestehens. Dass diesem Ende drei 
Tage Finsternis vorausgehen sollen, 
stammt allerdings aus späteren Privat-
off enbarungen höchst fragwürdigen 
Charakters. In der Bibel fi ndet sich 
solch eine Prophezeiung nicht, wobei 
die Rede von diesen fi nsteren Tagen 
sehr wohl aus der Bibel kommt. Doch 
steht diese in einem ganz anderen 
Zusammenhang. Unser Blick geht 
zurück nach Ägypten, in die entschei-
dende Phase vor dem Aufbruch der 
Hebräer in ein anderes Leben.

Ein eigenartiger Auftrag 
Die Geschichte vom Aufbruch der 
Hebräer aus Ägypten, dem Durch-
zug durch das Schilfmeer und dem 
Einzug in das Gelobte Land gehört 
sicher zu den bekanntesten der Welt-
literatur. Diese Geschichte hat viele 

Befreiungsbewegungen inspiriert und 
auf diese Weise auch die Geschich-
te der westlichen Welt in politischer 
Hinsicht geprägt. Doch so leuchtend 
die Botschaft der Befreiung auch 
ist, so enthält diese Geschichte tat-
sächlich auch „fi nstere“ Aspekte - 
und dies nicht bloß wegen der drei 
fi nsteren Tage, die als vorletzte der 
sogenannten Plagen genannt wird. 
Denn noch bevor Moses überhaupt 
in Ägypten angekommen war, sprach 
Gott zu ihm über seine kommende 
Aufgabe: „Wenn du gehst und nach 
Ägypten zurückkehrst, halte dir alle 
Wunder vor Augen, die ich in deine 
Hand gelegt habe, und vollbring sie 
vor dem Pharao! Ich will sein Herz 
verhärten, sodass er das Volk nicht 
ziehen lässt. Dann sag zum Pharao: 
So spricht der HERR: Israel ist mein 
erstgeborener Sohn. Ich sage dir: 
Lass meinen Sohn ziehen, damit er 
mir dienen kann! Wenn du dich wei-
gerst, ihn ziehen zu lassen, bringe ich 
deinen erstgeborenen Sohn um“ (Ex 
4, 21-23). Ist Gott wirklich ein mör-
derischer Gott, einer  der die Söhne 

Finstere Tage 
für Ägypten 
Der dramatische Beginn 

der Formung

Die Erfüllung des Exodus - Teil 6



Seite 5

Februar 2026 Jünger ChristiJünger ChristiImpuls

straft, wenn die Väter sündigen? Wie 
sollen wir diese Stelle verstehen? Und 
warum heißt es, dass Gott das Herz 
verhärtet, sodass er das Volk nicht 
ziehen lässt? Ist der Pharao dann für 
seine Haltung verantwortlich? Hier 
scheint überhaupt nichts zusammen-
zupassen. Doch wie so oft, versteht 
man schwierige Stellen der Bibel erst 
dann, wenn man sie im größeren Zu-
sammenhang liest und begreift, was 
hier zum Ausdruck kommen soll.

Ein Segen sollst du sein
Als Gott Abram aus seiner Heimat 
zum Aufbruch ruft, hat er ein Segens-
wort über ihn gesprochen: „Ein Se-
gen sollst du sein. Ich werde segnen, 
die dich segnen, wer dich verwünscht, 
den werde ich verfl uchen. Durch 
dich sollen alle Sippen der Erde Se-
gen erlangen“ (Gen 12, 2-3). Aus 
den Nachkommen Abrahams geht 
Israel hervor, das nun Gott vor Mo-
ses als seinen „erstgeborenen Sohn“ 
bezeichnet. Rabbi Samson Raphael 
Hirsch erklärt dazu, dass das Wort, 
das wir als „Erstgeburt“ bezeichnen, 
genaugenommen den „Mutterschoß-
öff ner“ bezeichnet. Wenn Israel von 
Gott als erstgeborener Sohn bezeich-
net wird, bedeutet das zugleich, dass 
Israel der erste von vielen ist. Mit an-
deren Worten: Alle Völker sind Söhne 
Gottes. Gott liebt alle Menschen, aller 
Nationen, aller Kulturen. Der Erstge-
borene, Israel, ist nicht privilegiert, 
um für sich Vorteile zu genießen. Is-
rael soll zum Segen für alle Völker 
werden und ein Zeichen sein. Durch 
Israel sollen alle Völker den Gott 
kennenlernen, der allein die Freiheit 
und die Lebensfülle für jeden Men-
schen garantieren kann. Durch Isra-
el sollen die falschen Götter, die die 
Menschen niederhalten und verskla-
ven, entlarvt und entmachtet werden. 
Durch Israel sollen alle Völker ihre 
Sohneswürde vor Gott erkennen, der 
die Menschen nicht geschaff en hat, 
damit sie ihm als Knechte unterwor-
fen sind, wie es in vielen heidnischen 
Religionen der Antike geheißen hat. 

Es ist entscheidend, dass Israel seiner 
Berufung entsprechend leben kann. 
Diese Erwählung unter den Völkern 
ist eine Gnade, mehr aber auch noch 
eine Verpfl ichtung, die mit einer Ver-
antwortung verbunden ist. Wer Israel 
hindert, seiner Berufung entspre-
chend zu leben, schneidet sich selbst 
vom Segen ab. Das muss der Pharao 
erfahren.

Das harte Herz des Pharao
Trotzdem bleibt die Frage nach dem 
Verhalten des Pharao. Ist er letztlich 
nur eine tragische Marionette des 
Heilsgeschehens? Ist es nicht Gott, 
der sein Herz verhärtet? Wird er von 
allerhöchster Stelle manipuliert, da-
mit Gott vor den Augen der Hebräer 
und der Ägypter seine Macht durch 
Zeichen und Wunder zeigen kann, 
nur um diese zu beeindrucken? Wie-
derum gilt: Das passt mit dem Got-
tesbild, das uns die Bibel vermitteln 
will, nicht zusammen. Aber wie ist 
der Text dann zu verstehen?
Nun gibt es in der Auslegungstra-
dition verschiedene Antworten auf 
diese Frage. Denn wer den Text ge-
nau liest, bemerkt feine Unterschie-
de in der Art, wie das Verhalten des 
Pharao beschrieben wird. Die längste 
Zeit heißt es nämlich nicht, dass Gott 
das Herz des Pharaos verhärtet, son-
dern vielmehr, dass dieser selbst sein 
Herz verschließt. Erst nach dem ach-
ten Zeichen, dem Schwarm der Heu-
schrecken, der die Ernte Ägyptens 
vernichtet hat, lesen wir, dass es nun 
Gott ist, der das Herz des Pharaos ver-
härtet. Die Interpretation, die man in 
jüdischen Erklärungen fi ndet, scheint 
sehr wohl einzuleuchten: Die längste 
Zeit ist es der Pharao, der aus eigenem 
Willen und eigener Verantwortung 
sein Herz verhärtet. In der Folge, so 
die Erklärung, verliert er immer mehr 
an innerer Freiheit, bis er schließlich 
wie versteinert ist und seinen Sinn 
nicht mehr zu ändern vermag. Dies 
gilt als Warnung an alle, die meinen, 
mit der Umkehr warten zu können. Ir-
gendwann kann es zu spät sein - nicht 

nur weil die Zeit des Lebens abge-
laufen ist, sondern weil das Herz in 
der falschen Haltung verknöchert ist. 
Aber es gibt noch eine andere verblüf-
fende Erklärungsmöglichkeit. Denn 
der Begriff  „verhärten“ kann auch 
mit „stärken“ übersetzt werden. Dann 
würde es bedeuten, dass Gott das 
Herz des Pharaos stärkt, sich nicht äu-
ßeren Zeichen zu beugen. Wenn eine 
Entscheidung nicht aus dem inneren 
Verstehen kommt und tatsächlich aus 
freiem Willen geschieht, dann steht 
sie auf tönernen Füßen. Auch Jesus 
wird später die Jünger warnen, nicht 
auf jene hereinzufallen, die mit gro-
ßen Machtzeichen - die sie angeblich 
sogar im Namen Gottes ausführen - 
die Massen beeindrucken wollen. 

Der Beginn der Formung
Es bleibt die Frage, was die Zei-
chen dann bewirken sollten, wenn 
von vornherein klar war, dass sie die 
Umstimmung des Pharaos nicht er-
reichen können. Die Auslegungstra-
ditionen geben darauf verschiedene 
Antworten, eine davon leuchtet mir 
am meisten ein: Nicht nur der Pharao, 
auch die Ägypter insgesamt und auch 
die Hebräer sollen erfahren, dass Gott 
der Herr der Schöpfung ist. Die gan-
ze Ordnung der Natur steht in seiner 
Hand. Die Naturkräfte, die von den 
Heiden verehrt wurden, sind keine 
göttlichen Mächte. Anders als diese 
unpersönlichen Kräfte der Natur ist 
der Mensch zur freien Antwort auf 
Gottes Ruf geschaff en. Den Kräften 
der Natur kann Gott „befehlen“, den 
Menschen kann er „nur“ zur Ant-
wort rufen. Nicht einmal den Pharao 
zwingt Gott. Wenn Israel Zeichen 
und mehr noch Segen für die Völker 
werden soll, braucht Gott die freie 
Einwilligung der Menschen. Jeder 
Mensch, der auf Gottes Ruf antwor-
tet, wird „zu sich kommen“, er wird 
in sein wahres Leben fi nden. Damit 
aber wird jeder Mensch, der seinen 
Weg als Schüler Gottes geht, ein Zei-
chen und ein Werkzeug des Segens für 
viele Menschen sein.   P. Clemens


